

# אמרות ביטויים מיוחדים שביבי קודש אמרות ביטויים מיוחדים

יוצא לאור ע"י צעירי אגודת חב"ד המרכזית חג הפסח ה'תשע"ד



## Tahalucha

Excerpts, Maxims and Unique Expressions of the Rebbe Regarding the Special Quality of the Tahalucha

> יוצא לאור ע"י צעירי אגודת חב"ד המרכזית חג הפסח ה'תשע"ד



בעומדנו בימים הסמוכים לחג הפסח – הננו מוציאים לאור במהדורה ב' קובץ הכולל:

א. לקט שיחות ואמרות קודש מכ"ק אדמו"ר ע"ד גודל מעלת ה"תהלוכה" וההשתתפות בה, שנערך על ידי הרב מיכאל אהרן שי' זעליגזאן, שידיו רב לו בעריכת מפתחות על ספרי רבותינו נשיאינו.

לתועלת אנ"ש שאינם בקיאים בלה"ק, הבאנו בחוברת זו תרגום של כל השיחות בשפת המדינה, ובוודאי יוסיף הדבר בחיות בקיום תוכן השיחות במעשה בפועל. התרגום נעשה על ידי ר' שלום דובער שי' וויינבערג.

ב. מפות, הוראות הליכה, וזמני היציאה לאיזורים השונים וזמני החזרה.

וזאת למודעי שמטעמי ביטחון ולמען הסדר וכו' נחוץ ביותר שכאו"א יצמוד למסלולים וזמנים אלו שתואמו עם המשטרה.

\* \* \*

והמעשה הוא העיקר, ובודאי יראה כאו"א זכות וחובה להשתתף בעצמו, בענין שכ"ק אדמו"ר אמר שזהו "ענין שלי", ובפעם אחרת התבמא: "אני מקנא באלו שהלכו" – ואין מזרזין אלא למזורזין.

ומובמחים אנו, שכדברי כ"ק אדמו"ר ש"ההליכה למקום רחוק לשמח יהודים בשמחת מועדים לשמחה" קשורה עם "ועמדו רגליו ביום ההוא בהר הזיתים", הנה ע"י חיזוק ענין ה"תהלוכה" נזכה לראות תיכף ומיד את הגאולה האמיתית והשלימה "נאו" ממש.

מטה הקהלת קהילות שע"י צעירי אגודת חכ"ד המרכזית

חג הפסח ה'תשע"ד





#### סקירה כללית על התייסדות ה'תהלוכה'

בשנת תשט"ו נסדר שבמועדי חג הפסח וחג השבועות בארצות הברית, תתקיים "תהלוכה" של מאות חסידים לאזורים שונים בעיר ניו-יארק. המטרה בזה הוא לנאום דברי חסידות, מכ"ק אדמו"ר שליט"א, על ענין המועד והרגל.

כבר בשנים הראשונים לנשיאותו של כ"ק אדמו"ר מוצאים אנו זירוז מיוחד מכ"ק אדמו"ר ע"ד חזרת חסידות ע"י התלמידים שנוסעים הביתה על חג הפסח. כ"ק אדמו"ר ביקש גם רשימה של שמות של אלו החוזרים חסידות. כך הלכו התמימים לכמה בתי כנסיות ע"מ לחזור חסידות באזורים שונים.

בשנת תשט"ו נתייסדה ונתארגנה הצדעה של "תהלוכה" הראשונה של אברכים והבחורים. בהתארגנות תהלוכה, הולך קהל רב של אברכים ותלמידי התמימים יחד, בשירה וניגונים עד שמגיעים לשכונות היהודיות בעיר. כשמגיעים לשם עורכים ריקוד עם היהודים דשכונה ההיא, ומשם נפרדים כולם, כל אחד לביהכ"נ המיועד בשבילו לנאום



שם. אחר תפלת ערבית מתאספים יחד לקידוש גדול ואח"כ הולכים חזרה לביהכ"נ של כ"ק אדמו"ר.

נהוג הי' אצל משתתפי התהלוכה בחג הפסח וחג השבועות, שבחזירתם לקראון הייטס, נהגו להיכנס לגן עדן התחתון ולשיר בשירה ושמחה. המזכיר הראשי הרה"ח ר' חדקוב (ז"ל) הי' נכנס אז לחדרו הק' של הרבי ע"מ למסור לו שהתהלוכה חזרה בשלום. הרבי הי' מוסר אז - ע"י הרב חדקוב - ברכה קצרה בעד אלו שהשתתפו בתהלוכה זו. פעם התבטא הרבי: "כיון ששרים זה עתה - הניגון של האפ קאזאק - זאל מען אריין האפקען לגאולה האמיתית והשלימה." בהזדמנות אחרת (שבועות תשכ"ט) בירך הרבי שיהי' "תמוך אשורי במעגלותיך", היינו שיהי' תענוג בפעמי ההליכה. (ואגב בעת ההתוועדות בנעילת החג דאז, ביאר הרבי ענין זה בעבודת השם, מבוסס על תורת הבעש"ט).

בהזדמנות<sup>1</sup> אחת שהתהלוכה נתעכבה מלחזור בעתו, הביט כ"ק אדמו"ר על השעון בתמי': כמה זמן להגיע מבורו פארק לכאן? מדוע לא הגיעו עדיין?!

כשחזרו מעריכת ההקפות בבתי כנסיות בליל שמחת תורה, הי' אז הרבי באמצע ההתוועדות שהתקיימה בתור הכנה להקפות. הרבי העריך מאד את התהלוכה בערב זו לבתי כנסיות בשכונות שונות, כיון שזה ביטא במיוחד את המסירת נפש של משתתפי התהלוכה. הרבי הסביר הטעם בזה, כיון שבהליכה לבתי כנסיות בשכונות שונות באותו הערב שמתקיימת ההתוועדות, נחסר להם ההזדמנות להיות נוכח בהתוועדות זו.

בנוסף על הברכה שהעניק הרבי בעד משתתפי התהלוכה בקבלת הידיעה על חזירתם בשלום, הקדיש הרבי שיחה שלימה הן בעת ההתוועדות דיום אחרון של פסח והן בעת ההתוועדות בב' דחג השבועות בעד משתתפי התהלוכה. וכן הי' בכמה הזדמנויות בהתוועדות דיום שמחת תורה. בעת השיחה, הי' הרבי מעריך את התהלוכה בהרבה מעלות טובות. לסיום השיחה הי' הרבי מורה שמשתתפי התהלוכה יאמרו לחיים ומתוך ניגון שמחה.

במשך תקופות השנים, הוסיף
הרבי להראות עוד חביבות יתירה
(כביטוי חז"ל "לא זז מחבבה עד...")
להתהלוכה בזה, שמיד בגמר
תפלת המנחה, הי' הרבי מלוה את
ההולכים בהתהלוכה עד שהאחרון
נעלם מהאופק. הרבי עמד וסקר כל
אחד שעבר לפניו ובידיו הק' הגביר
השירה ושמחה. בחזירתו להיכל
קדשו הי' מצדיע בידו הק' לאות של
תודה לראש המשטרה.



ברבות השנים, הוסיף הרבי להשתתף באופן אישית עוד יותר בזה, ביצאו גם לקבל פני החוזרים מהתהלוכה. הרבי הי' יוצא מחדרו הק' (בביהכ"ג או בספרי' שלו) ובידיו הק'



הגביר השירה של ה"מארש" (נפוליונ'ס מארש). הרבי עמד משך זמן תוך שהוא סוקר כל המשתתפים ואח"כ חוזר לחדרו הק'.

בשנת תנש"א. הנה בשביעי של פסח וכו בא' חג השבועות. הנה בצאתו מחדרו הק' לקבל פני החוזרים בתהלוכה, הנה באמצע שירת הניגון, רמז להנאספים שרוצה לומר שיחה והתחיל לומר שיחה שבה הדגיש חשיבות היום.

התהלוכה והתעמולה בזה וכן המסתעף מזה, ראה הרבי וגם ביאר בכמה מעלות הטובות הכרוכים בזה. במשך השנים גילה הרבי היאך שזה תרמה להרבה שלבים בעניני תורה ומצוות ובמיוחד בהפצת המעינות חוצה.

בשורות הבאות מצוטט מדברי קודש של הרבי, שמשמשים כזרקורי אור על אוצר של ערכים איכותיים הכרוכים בהשתתפות בהתהלוכה.

#### הליכה ברגליים איים המעלה בהשתתפות בתהלוכה ברגליים דווקא

בכמה מהשיחות עמד הרבי על העובדה שהתהלוכה הוא עבודה של הליכה ברגל. והרבי ביאר ענין זה גם בעבודה רוחנית שהוא ענין של אמונה. ובכמה הזדמנויות הסביר גם השייכות הלז עם המועד ורגל שבו נדבר עד״ז, אם בשמחת תורה, חג הפסח או בחג השבועות. בהזדמנויות שונות הסביר הרבי שבהשתתפות בהתהלוכה משתקף גם שמחה של מצוה בכלל, ושמחת יו"ט בכלל. במבט רחב יותר, הסביר הרבי היאך שהתהלוכה הוא שלב עיקרי לגאולה האמיתית והשלימה.



א אלי אים ... "רגלי העם" – בימול וקבלת עול

מבואר בחסידות על הפסוק שש מאות אלף רגלי העם אשר אנכי בקרבו, אשר "שש מאות אלף רגלי העם" המשיכו את בחינת "אנכי", אנכי מי שאנכי, בקרבו של משה.

וזה מתאים לדברי המדרש אשר אם היו ששים רבוא חסר אחד לא ניתנה תורה ח"ו, ונמצא אשר שש מאות אלף רגלי העם גרמו נתינת התורה המתחלת ב"אנכי".

ולכאורה איד מכנה את כל ישראל בשם "רגלי" הרי ישראל הם קומה שלימה? והעניז דיש כמה דרגות חלוקות בישראל וכל א' כלול מכולם. וזהו שש מאות אלף רגלי העם, כי בכל א' מהששים רבוא, ישנם כל הבחינות עד בחי' רגל שישנה גם בראשיכם שבטיכם.

והמשכת בחינת אנכי, אינה מצד העבודה דראש וגוף (עבודת המוח ועבודת הלב) כ"א מצד עבודת הרגלים דוקא, שבזה דוקא ממשיכים את העצמות<sup>2</sup>.



#### ברוך אתה כבואך וברוך אתה בצאתך

איתא במדרש פזרת רגלך לעני ולמצות עליו הכתוב אומר 'ברוך אתה בבואך ברוך אתה בצאתך'.

האם צדקה האם "לעני" היינו צדקה. וא"כ מדוע אומר "לעני ולמצוות" האם צדקה הדיוקים בזה: א) "לעני" היינו צדקה. וא"כ מתאים הביטוי הליכה או ריצה. ולמה הוא שונה מכל שאר המצוות? ב) על רגלים מתאים הביטוי

אומר "פזרת"? ג) מכיון ש"בצאתך" הכוונה גם על לאחר מאה ועשרים שנה, היאך יתכן ענין החשבון אז הרי 'אין חשבון בשאול'?

הביאור בזה: אבר הרגל הוא אבר היותר תחתון שבגוף האדם. וכמו שכל אבר כלול מרמ"ח אברים, כן גם ברגל עצמו יש ענין הרגל שבו, הוא העקב. ועל עקב מתאים הביטוי "פזרת", היינו בלי גבול.



והטעם בזה הוא כיון שכח המסירת נפש מתבטא בעקב דוקא, כיון שזהו מצד קבלת עול ולא מצד שכל או רגש. וכמבואר בענין דרא דעקבתא דמשיחא, שבהם מאיר כח המסירת נפש יותר מדורות הקודמים.

וכן משתקף גם במצוות שמתבטאים בפעולות איברי האדם. המצוות שתלויות ברגל הן הענין דקבלת עול.

רואים במוחש שבהשגה (באבר המוח) ואהבה ויראה (בלב) ישנם הגבלות מסויימות. כן ישנם הגבלות ברגל, אם זה תלוי בהשגה שלו. אבל כשהוא מצד קבלת עול אזי הוא בלי גבול. והיינו "פזרת" רגלך.

וכשהאדם טוען שהוא בר דעת, וא"כ היאך יתכן שתובעים ממנו שיניח שכלו על הצד, עונים לו: פזרת רגלך "לעני". היינו כשיתבונן במעמדו ומצבו, יראה שהוא עני בדעת ובמילא אין לו מה להתחשב עם שכלו. ואזי מתקיים בו "ברוך אתה בבואך" האתערותא דלעילא דלעילא הנותנת כח על העבודה הלז; "ברוך אתה בצאתך" – אתערותא דלעילא שבאה כתוצאה מעבודה שלו, והיא שלא בערך, כיון שגם עבודתו-הוא בבחינת פזרת, בלי גבול.





#### ב' קצוות הפכיות – אבר גם, ובלתי גבולי

ברגל יש שני ענינים הפכיים. א) ע"י הרגל הוא הליכה בלי גבול וזהו ענין מהלך. וברוחניות שעל ידי הרגל מתקשרים עם מקור החיים. ב) רגל הוא אבר היותר פשוט והיותר גס. אך היא הנותנת ד"אחור וקדם צרתני". שעל ידי עבודת הנברא ד"אחור למעשה בראשית" מתקשרים עם מקור החיים. המשל הוא מליווער שמגביה הבנין. כשצריכים להגביה הבנין צריכים להגביהו מתחתיתו. וכדי להגביה הבנין צריכים לזה כח עליון יותר.

והנה כשם שהוא באיברי הגוף כך הוא משתקף בכחות הנפש והוא בחי' האמונה. כח האמונה הוא כח בלי גבולי שהרי האמונה הוא על דבר שאינו מבין ואינו מרגיש ובמילא אין הגבלות בזה.

וזהו ענין ההילוך בלי גבול שברגל, שע"י האמונה דוקא מתקשרים עם דבר שאינו מוגבל כלל<sup>4</sup>.



#### מכל פסיעה נברא מלאך

המנהג טוב שהולכים לתהלוכה לשמח יהודים בשמחה של מצוה ובשמחת יו"ט, לא יחשבו שהעיקר הוא המקום שהלכו משם והמקום שיגיעו לשם אבל הדרך בינתיים הוא רק בהכרח, והיינו שנצרך לזה כדי להגיע ממקום למקום.

על זה אומרים שמכל פסיעה ופסיעה נברא מלאך, ומבררים בירורים של הדרך ויוכל להיות שמקום זה מחכה מששת ימי בראשית, שיהודי יעבור דרכו לדבר מצוה ויעשה רצון השם<sup>5</sup>.



#### הליכה ברגל בשלוש רגלים

בהנשמה עצמה יש הבחינה של רגל בנשמה ומה שלמטה הימנה, העקב שבנשמה. וזה שייך במיוחד להזמן דעקבתא דמשיחא, וכמו שמפרש"י עקב תשמעון, המצוות שאדם דש בעקביו.

ולכן שמו רבותינו נשיאנו הדגשה מיוחדת על עניני רגל שבנשמה ועד לרגל כפשוטו, ענינים שעושים ברגל.

וזהו גם המנהג טוב שהולכים בכל השלש רגלים – שענינם ע"י הליכה ברגל דוקא – ולכן ההלכה שמי שאינו יוכל לעלות ברגליו הוא פטור מעלי' לרגל<sup>6</sup>.





#### ~ W 18 20 יגיעת נפש ויגיעת כשר

רשראים לאדם שלומד נגלה וחסידות ואומרים לו: שמע! כ"ק מו"ח אדמו"ר ציוה שילכו לשמח יהודים. יענה: הריני צריך לעשות חשבון על הזמן כמה זמן לוקח לשם ולהשאר שם ולחזור, ומכיון שלוקח ריבוי זמז הרי אינו יכול

להתבטל זמן כה רב וימנה שליח במקומו, והוא ישב וילמוד. הנה אומרים לו שאי"ז הכוונה .לכל כי אם שהוא בעצמו צריך ללכת לשמח יהודים

## באל אחדות ישראל לאיים

#### ההליכה לשמח יהודים מגלה את אחדות ישראל

בכמה מהשיחות, ביאר הרבי שבעת ההליכה בתהלוכה, ולמקום רחוק דווקא, מגלים את אחדותם של ישראל, על ידי זה שהולכים להביא את שמחת החג גם ליהודים הנמצאים בקצה אחר של העיר, וחוזרים בפניהם מתורתו של נשיא הדור.



## א אַנאיי בל ישראל חברים הם

יש ענין מיוחד בהליכה בתהלוכה, אף למקום רחוק גשמי' ומקום רחוק במובן הרוחני לשמח יהודים הנמצאים שם ולהביא משמחתם לכאן. ויש בזה חביבות מיוחדת כיון, שכידוע, הנה ביום טוב, כל ישראל חברים הם<sup>8</sup>.



#### שמחת הגוף ושמחת הנשמה

מבואר בגמ' ע"ד הני תרי בדחי ע"י ששימחו ליהודים וזכו לעוה"ב. עצם העובדא לשמח יהודים, אף שאינה קשורה עם מצוה, הוא דבר נעלה. שהרי השמחה קשורה עם ענין הגוף שע"ז נאמר ובנו בחרת מכל עם ולשון. וגדולה מצות אהבת ישראל שהוא כלי לאהבת ה'. וכל זה אף כשאינה קשורה עם מצוה.



על אחת כמה וכמה כשהשמחה קשורה עם מצוה והרי נמצא שאז יש גם שמחת הנשמה במועדים לשמחה°.



ניגון שמח ואמירת לחיים

אלו שהלכו יאמרו לחיים, ואין שמחה אלא ביין, וישירו א שטורעמדיקן ניגון וזה ירעיש העבודה כללית דזמו הגלותºי.





שמחת תורה

התהלוכה בשמיני־עצרת-שמחת־תורה מיוחדת בזה, לכל לראש שהוא בחדש תשרי, הראשי תיבות שלה הוא אותיות "רשית", והיינו התחלת השנה וממנה נמשך על כל השנה כולה. ובפרטיות יותר – מטרת התהלוכה הוא לשמח יהודים בשמחת ההקפות. ועל שמחת ההקפות כותב אדה"ז בסידורו: "גם כי עשה כן (ריקודים עם הספר תורה) בבית הכנסת שלו, אם הולך לבית הכנסת אחר שלא גמרו ירנן וישמח גם כן עמהם. וכן בליל שמחת תורה..".

(יום שמחת תורה תשל"ז ס"ו)

חג הסוכות נקרא בשם זמן שמחתינו. שלימות ענין השמחה מתבטא כשזה ניכר גם בהרגלים. וזהו ענין הריקודים בהקפות בשמחת תורה.

(ב' דחג השבועות תשל"ג ס"ב)

בנוסף על הידוע שעל ידי מעשה הצדקה "נעשים מוחו ולבו זכים אלף פעמים ככה", הנה מכיון שהם עוררו שמחה אצל יהודיים במילא יהי' גם אצלם שמחה פורץ גדר גדר. ומכיון שהשמחה היא שמחת התורה, ולכן במילא יהי' גם אצלם שמחה פורץ גדר בענין התורה.

(ליל שמח"ת תשכ"ג סי"ג)

אלו שהלכו בתהלוכה ופעלו שמחה אצל הזולת ועד שרקדו כפשוטו, יתקיים אצל ההולכים שלימוד התורה שלהם יהי' באופן מופלג למעלה מכל ענינים ארציים שהרי זהו ענין הריקוד הגבהת הרגלים מהארץ, וכן יהי' קיום המצוות שלהם באופן כזה.

(בראשית-ב תשל"ד ס"ב)

ההליכה למרחקים, הרי זה יגיעת הנפש ויגיעת הבשר. יגיעת הבשר כפשוטו שהולך למקום רחוק. יגיעת הנפש הוא מה שלפי שעה חסר אצלו דברי תורה ודברי התעוררות שאומרים זה עתה (בעת ההתוועדות דליל שמחת תורה - המעתיק), ואף על פי כן עושה זה כדי לשמח ולהשפיע שמחה לכמה וכמה מבני ישראל.

(ליל שמח"ת תש"ל ס"ה)



חג הפסח. והתהלוכה

במיוחד כשהשמחה הוא בשביעי של פסח, זמן השירה, וכתיב אז ישיר ולא שר, רמז על שירה דלעתיד. שאז יהי' אמיתית השמחה.

(אחרון של פסח תשי"ז סט"ז)

והדריך בנעלים שנאמר גבי בקיעת הנהר דלעתיד, קשור ג"כ עם ענין עלי' לרגל וכמ"ש מה יפו פעמיך בת נדיב. עלי' לרגל וקריעת ים סוף קשורות המה. כי כמו שענין קריעת ים סוף הוא גילוי ההעלם של אלקות, כך גם בעלי' לרגל, בבואם למקדש, הרי ראו אלקות בגלוי.

כמו שע"י עלי' לרגל שהיא מצוה שברגלים, יזכו להגילוי של והדריך בנעלים. וכן הוא בכל מצוה שעושים ברגלים וכמו רץ לדבר מצוה יזכו לאותו הגילוי. ובפרט כאשר משתתפים בתהלוכה שיש בה טרחה יתירה ומהלך גדול.

(אחרון של פסח תשי"ח סי"ד)

רגל ונעל הם ענינים השייכים ליציאת מצרים וכן עם גאולה האמיתית והשלימה. ביציאת מצרים הי' נעליכם ברגליכם. בגאולה האמיתית נאמר בנהר יעברו ברגל . . והדריך בנעלים.

ענינו של רגל הוא מה שמוליך האדם ממקומו-הוא, למקום אחר שלמטה מהאדם, שהרי רגל ענינה ספירת המלכות, שעל ידה היא המשכה לעולם שלמטה הימנו, והאדם הולך לשם לפעול שם ענין של שלימות.

כדי שהאדם יוכל לפעול שם ענין השלימות ושלא יהי' תנועה והשפעה הפכית על האדם מהמקום שהולך לשם, על זה צריך לענינו דנעל שחופה את הרגל ומגין עליו שלא יוזק חס ושלום.



וענין זה קשור עם שביעי של פסח, שקרי"ס פעלה עלי' בכל ישראל. וכדאיתא בתרגום שאז באו דתן ואבירם.

- בעת יציאת מצרים לא רצו לצאת אבל אח"כ באו ביחד עם המצריים ואח"כ הי' צרות צרורות מהם - וזהו ענין הרגל להמשיך שלימות בכל מקום גם במקום החסר בתכלית החסרון.

(אחרון של פסח תשכ"א ס"י)

לעתיד נאמר והדריך בנעלים. ומבואר בחסידות שהטעם לצורך הנעלים הוא כדי שהארץ יוכל לקבל הגילוי של היהודי הדורך עלי'. ולכן צריכים לענין הלבוש. וכל זה מראה על גדלות היהודי.

מכיון שהשכר דלעתיד לבוא תלוי במעשינו ועבודתינו במשך זמן הגלות ולכן כדי להגיע שגם ברגל יהי' הגילוי שלא בערך לאופן הרגיל הוא על ידי העבודה דמצות התלויות ברגל.

ולכן ישנו חביבות מיוחדת בכל יום־טוב, שנקרא בשם "רגל" על אחת כמה וכמה פסח שענינו מדלג, שבא על ידי הרגל ועל ידו - מוליך את הראש למקום חפצו, ולכן יש גם חביבות מיוחדת לעבודה שקשורה עם רגל, על



אחת כמה וכמה כשעבודה זו מעייפת אותו בהלכו למרחקים.

וזה קשור במה שבימי המועדים, ובפרט בשביעי של פסח ואחרון של פסח, הולכים לשמח יהודים שאז יש בחינה כזו שהארץ (אדמה) מבקשת שילבשו נעל כדי שגם היא תוכל לקבל גילוי אור הקדושה.

(אחרון של פסח תשכ"ט ס"ד)

מכיון שחג הפסח הוא ראש לרגלים, במילא מובן שנקראת ראש כיון שהוא בבחינת ראש ומשפיע לכל הרגלים בשנה. ומזה מובן גם שבהליכה בתהלוכה בחג הפסח, הנה מוסיף זה גם בהליכה דכל השנה, וכן בשאר המועדים.

(אחרון של פסח תשל"ב סי"ח)





חג השבועות

איתא במדרש שהלך הקב"ה ת"ק שנה לקנות לו שם, וקאי על מ"ת, שהתורה היא שמותיו של הקב"ה.

\*\* ומכיון שהאתערותא דלתתא צ"ל מעין האתערותא דלעילא, גם ההכנה למתן תורה \*\* מצד המטה ענינה בהליכה ועד - הליכה כפשוטה.

וע"כ מובן שה"תהלוכה" (מה שהולכים בהג' רגלים להבתי כנסיות לשמח יהודיים בשמחת יו"ט וכו') שייכת במיוחד לחג השבועות.

(לקו"ש ח"ח ע' 252)

מבואר בתדב"א שהסנהדרין הי' חוגרים עצמם בשלשלאות של ברזל והולכים בכל תפוצות ישראל כדי ללמד לישראל את המעשה אשר יעשון. וכן מצינו בהנוגע למתן תורה שהקב"ה ירד למטה . . וזהו לימוד בשביל ישראל צדיקים דומים לבוראם, ועמך כולם צדיקים, שלא לחכות עד שיבואו אליהם כ"א ללכת מקצה העולם ועד קצה השני ללמד תורה ליהודי.

(ב' דחג השבועות תשכ"א סי"ב)

מה שכ"ק מו"ח אדמו"ר התקין שבכל חה"ש זמן מתן תורתינו - בנוסף על שאר היו"ט - ילכו לבתי כנסיות להוסיף או לעורר השמחה של כו"כ מישראל, שהרי קבלת התורה צ"ל בשמחה.

(ב' דחג השבועות תשכ"ד סי"ד)

כדי לקבל תורה צ"ל בבחינת עבדות, וכמו שאומרים בבריך שמי' בפתיחת הארון, אנא עבדא דקוב"ה, במילא מובן שזה קשור עם ענין הרגל, שענינו - בעבודה רוחניית - הוא קב"ע.

וזה קשור עם המנהג טוב ללכת ביו"ט לבתי כנסיות ולבתי מדרשות לשמח יהודים בשמחת החג, ובאופן דרץ לדבר מצוה, וכמו שמפרש"י וישא יעקב את רגליו, שהוא הגביה הרגלים למעלה מהראש, והיינו שבהרגלים יש ענין התענוג שלמעלה מהבנה והשגה, וזה נמשך ברגל דוקא.

וזה קשור גם עם מה שאמר דוד המלך - שהילולא שלו הוא בחג השבועות - "תמך אשורי במעגלותיך בל נמוטו פעמי". מלת "אשורי" ומלת "פעמי" מתייחסים להרגלים. במילא מבקשים מהקב"ה שהוא יתמוך ה"אשורי" שילכו ב"מעגלותיך", בדרך התורה המצוה. ומשתמש כאן במלת "אשורי" דוקא, שכולל גם הפירוש של תענוג, מלשון כי אשרוני בנות, והיינו מה שהתענוג (כח העליון ביותר בנפש) יורד ונמשך גם ברגל.

(ב' דחג השבועות תשכ"ט ס"ג)



בהפטורה דחג השבועות מבואר ע"ד המרכבה העליונה שראה הנביא יחזקאל. וישנו ענין מסויים שנשנה איזה פעמים. והוא מ"ש ש"ורגליהם.." הי' באופן כזה ש"לא יסבו בלכתן". והיינו שאין צריך לנטות לאיזה צד שיהי'.

וזה מורה על ענין הביטול שבמרכבה, שאין כאן התחשבות עם מציאות בלעדית כי אם לאיפה שצריכים ללכת, שם במילא הולך-הוא. ועד"ז מובן בענין ההליכה בהתהלוכה שזהו באופן ש"לא יסבו בלכתן" והיינו ללא התחשבות במציאותו-הוא כי אם בבחינת "מרכבה" וביטול לרצון העליון.

(ב' דחג השבועות תשל"ג ס"ב)







#### والعالم المالم المالع المناهور

#### פתגמים וביטויים מיוחדים על המשתתפים בתהלוכה

להלן לקט פתגמי קודש מיוחדים משיחות כ"ק אדמו"ר, בהם מתבטא הרבי בביטויים נפלאים על המשתתפים בתהלוכה, גודל זכותם, והחביבות הגדולה שנודעה להם על התמסורתם למילוי רצונו.



הנני מקנא באלו שהלבו...

צעירי אגודת חב"ד, ערכו בפעם הראשונה מסירת נפש והלכו אתמול בתהלוכה. יאמרו כולם לחיים. (אחר שאמרו כולם לחיים, אמר כ"ק אדמו"ר שליט"א:) אני לא הלכתי רק אני מקנא אותם שהלכו, ועל חשבון זה, אומר גם אני לחיים...



לא הלכתי, אבל היה לי תאווה

אני לא הלכתי רק הי' לי תאוה ללכת ולכן על חשבון זה אומר לחיים<sup>12</sup>.



הדברים פועלים פעולתם

אף שאיתא בזהר ווי דמליל על אודנין דלא שמעין, אעפ"כ יש המצוה לדבר. ונוסף לזה יש ההבטחה שסוכ"ס יפעלו הדברים. ובפרט עתה הנה זה עומד אחר כתלינו, משיח כבר רוצה לבוא, אלא שמתעכב מפני העבודה דהפצת המעינות חוצה, ולכן משיח בעצמו עוזר ומסייע להעבודה דהפצת המעינות חוצה ושדברי הנואמים יפעלו פעולתם, אלא שלפעמים רואים ההצלחה על אתר ולפעמים למחר ולפעמים למחר לאחר זמן, אבל בטח שפועלים.



הליכה למקום רחוק

לבד מה שצריך להיות ענין השמחה, צריכה להיות גם הליכה ברגלים ולא כאלו שהולכים רק רחוב אחת ואחר כך טוען שהוא יוכל ללמוד בזמן זה או אף לדבר



דברים בטלים אבל לא ללכת למקום רחוק כל כך, כיון שמחסך על בריאות גופו ואינו לפי כבודו.

הנה באמת הענין אינו כך, שהרי זהו רצון של רבותינו נשיאנו ואדרבה ככל שהולך למרחוק יותר, הנה זהו כבודו האמיתי וכמו שאמר דוד למיכל בת שאול וכו' ומכיון שנוגע הליכה ברגלים דוקא הנה עי"ז ממשיכים גילוי דוהדריך בנעלים, וככל שהדרך רחוקה יותר, מקבל עוד יותר שכר הליכה<sup>1</sup>.



שלילת החישוב שחי' יכול לישב וללמוד

אין מקום לחשוב שבזמן זה הי' יכול לישב וללמוד, כיון שזוהי הוראה מהרבי נשיא הדור הרי מובן שמצות היום הוא בהליכה<sup>15</sup>.





למה אינכם הולכים לתהלוכה?

פעם כשכ״ק אדמו״ר חזר לחדרו הק׳ מליווי אנ״ש שיצאו לתהלוכה, פגש את א׳ מזקני החסידים שהי׳ נוכח אז בבית הכנסת. וניגש כ״ק אדמו״ר אליו ושאלהו: ״למה אינכם הולכים להתהלוכה?..."<sup>15</sup>.



זכי' לפנימיות התורה

אלו שקיבלו לחלקם ולרשותם לקיים ההליכה בפועל, הנה ע"י שמחה של מצוה זוכים לפנימי' התורה. ושיקויים אצלם – כמו שאומרים במצות ביכורים – "תשנה לשנה הבאה", שיזכו עוד לזה ובהוספה¹.



"מיינע א שליחות.."

בנוגע לתהלוכה . . זוהי שליחות שלי!

הנני מבקש להודיע שאלו שאינם שומרים על התקנות בנוגע למשקה, אינם השלוחים שלי, והנני מבקשם שלא להשתתף בתהלוכה . . וכל אלו שיקבלו על עצמם מכאן ולהבא בהנזכר לעיל – הנה אדרבה, בקשתי שישתתפו בהשליחות, ויהי רצון שיהיה בהצלחה רבה<sup>71</sup>.





מחיל אל חיל

תבוא עליהם ברכה ואצלם כולם יתקיים ענין הליכה באופן דילכו מחיל אל חיל עלי' שלא בערך מדרגא הקודמת וברכה שבאין ערוך שיהיו מהלכים כל השנה בעלי' מחיל אל חיל<sup>18</sup>.

www.saggi 1

אשרי חלקם

אשרי חלקם בזה ובבא

.20 אשרי חלקם וגדול זכותם



לא להשתמט...

מכיון שזה מנהג טוב, ובפרט שנעשה שנים רבות, ובפרט שמדובר בענין הנוגע לרבים, הרי בוודאי שכולם ישתתפו בו, ובוודאי ששום אדם לא יפטר עצמו מזה.

אם הי' זה דבר הנוגע לעצמו הי' יכול להתחרט, אבל מכיון שמדובר בדבר שיחסר לרבים, הרי וועט ער טראכטן און איבער טראכטן און ווידער אמאל טראכטן (יחשוב על זה וכן יחשוב עוד הפעם, וישלש עוד לחשוב בזה) אם להתחרט, ויהי' חסר לרבים ובענין הנאמר ברבים. ולא שיעשה זה מחמת גזירה שגזרתי אלא מתוך שמחה, ובאופן של שירה<sup>21</sup>.



נשמי ברבה

ע"י הליכה לשמח יהודים ובפרט הליכה ברגל ובפרט כפי שנמסר הי' זה ביחד עם גשמי ברכה וא"כ יש בזה גם מה שגם גשמי ברכה הצטרפו אתם ללכת לרקוד<sup>22</sup>.



אלו שלא חלכו

.23 אלו שלא הלכו, יקבלו ע"ע שבפעם הבאה ילכו פי שנים בריחוק מקום



הפצת המעיינות חוצה

ענין של תהלוכה הרי הוא בכלל פעולת הפצת המעינות חוצה שהסדר בזה הוא לא לחכות עד שיבואו אלו שבכלל חוצה להמעינות כ"א יפוצו מעינותיך חוצה, ללכת לחוץ



ולהפיץ שם את המעינות. ודרך זו הותחלה מאהרן הכהן שהי' אוהב שלום ורודף שלום אוהב את הבריות ומקרבן לתורה<sup>24</sup>.



ריחוק מקום גשמי

בעת שהולכים לבתי כנסיות שהם בריחוק מקום גשמי וכן לאלו שהם בריחוק מקום רוחני, ומביאים שם ענינים הצריכים לחיזוק והוספה שמחה וריקוד או עידוד בצירוף אור וחיות, הנה מביאים בזה גם ה"מעין".

ועי"ז נתוסף חיות אצל מתפללי בית הכנסת. ואינו נוגע הכמות שהרי המעין מטהר בכל שהוא. העיקר הוא שיהי' חדור עם החיות מהמעין, שמקורו הוא מקור מים חיים. וסו"ס משפיע המעין "להדיח" את השומע שיהי' בבחינת מקבל ועי"ז יתאחדו שני המעיינות (של שני יהודים אלו) וייעשו למעין אחד<sup>25</sup>.



פנים חדשות

במדבר הלכו דרך ארוכה והוא לברר ניצוצי קדושה שנמצאים בדרך. ועפ"ז מובן שגם כשנמצאים לאחרי מ"ת והעבודה דגדולי ישראל בכל הדורות, יש אריכות ענין הגלות לקבץ ניצוצות הקדושה ואז יהי' הגאולה. ולכן צ"ל הליכה ממקום למקום.

וזהו גם מה שכ"ק מו"ח אדמו"ר התקין ללכת למקומות שונות, אף שהם יראים ושלמים אלא שחסר להם תורת הבעש"ט או ביאור של חב"ד בתורת הבעש"ט, עאכ"ו בעניני רגש כמו אהבת ה' ושמחה גלוי', שזה נפעל ע"י פנים חדשות דוקא, שמגיע ממקום אחר<sup>26</sup>.



סיום הגלות והקמת השכינה

העבודה בענין הרגלים שייך במיוחד לדורנו זה, כיון שבגלות האחרון פועלים הענין ד"מטין רגלין ברגלין", כיון שהשכינה נפלה למטה בגלות, ולכן העבודה אז להתעסק בעניני מעשה (שהיא תחתון במדריגה) כדי להרים השכינה. וכן משתקף זה באברי גוף האדם, במצוות התלויות ברגל שבאדם.

ובמילא מובן שהליכה למקום רחוק לשמח יהודים בשמחת מועדים לשמחה הנה פועלת זה מטין רגלין ברגלין שעי"ז מקימים השכינה מנפילתה, ועי"ז מגביהים כל סדר השתלשלות ועד לביאת המשיח שעליו נאמר ועמדו רגליו על הר הזיתים, שמדגישים ענין הרגלים כיון שביאת המשיח תלוי בעבודת הרגל, בזמן של מטין ברגלין ברגלין.





## ות לאשששי הכנה לגאולה העתירה

ביעודי הנבואה על גאולה העתידה נאמר והיתה מסלה וגו' והדריך בנעלים וגו' ולכאורה מהו"ע והדריך בנעלים? מהו הנפקא מינה אם ילכו בנעלים או באופן אחר, העיקר הוא שילכו במסלה?

והביאור בזה הוא שגילוי דלעתיד יחדור עד דרגת הנעלים. ומכיון שכל הגילויים דלעתיד לבוא תלויים במעשינו ועבודתינו דעתה, ולכן גם עתה צ"ל עבודה בלבושי הרגל דוקא, דכללות ענין הרגל הוא מעשה, ועיקר כח המעשה הוא ברגל דוקא.

וזהו גם מה שנתקן ביו"ט בכלל ובפסח ראשון לרגלים בפרט, לשמח יהודים הן בהנוגע לרוחניות שאומרים דברי אלקים חיים והן בהנוגע לשמחה בגשמי', ובנוסף לענין השמחה גם ענין הליכה ברגלים28.



#### מקורות

- .1) ב' דחג השבועות תשכ"ד סי"ד.
- .16 ב' דחג השבועות תשכ"ז סס"ה. (2) אחש"פ תשי"ח סט"ו. וראה גם שיחת: ב' דחה"ש תש"ל
  - .17) ב' סיון תשכ"ח.
- .18 ב' דחג השבועות תשכ"ח סס"ב.
  - 19) בראשית-ב תשל"א ס"ד.
- ... אחרוז של פסח ס"ה וב' דחג השבועות ס"ד דשנת תשל"ה.
  - .ביעי של פסח תשל"ב ס"ב.

  - .ו"סס"ג סס"ו של פסח תשל"ג סס"ו.
  - .23) ב' דחג השבועות תשל"ג סס"ג.
  - .24) משיחת ב' דחג השבועות תשי"ז ס"ג.
    - .נ"ז סי"ז. אחרון של פסח תשל"ב
    - .ה. ס"ה משל"ה ס"ה.
- 27) אחרוז של פסח תש"ל ס"ד. וראה גם שיחת אחש"פ תשכ"ב ססי"א.
  - .ד. מ"כ"ג ס"ד. (28

- .) ס' המלך במסיבו ח"א ע' שכא.
- - (3) ב' דחה"ש תשי"ח סל"ג. אחש"פ תשכ"ה סל"ב.
    - .י"ט ס"י.
      - .5) ב' דחה"ש תשכ"ח סס"ב.
- .6) אחש"פ תשכ"ו ס"ג. וראה שיחת ב' דחה"ש תשל"ד סס"ד.
  - 7) ש"פ בראשית [התוועדות-ב] תשל"ד ס"ב.
    - 8) אחש"פ תשכ"ח ס"ג.
    - 9) אחרוז של פסח תשי"ז סט"ז.
    - .10) משיחת אחש"פ תשל"ד סס"ג.
    - .ב' דחג השבועות תשט"ו סי"ב.
      - .12) אחרוז של פסח תשי"ז סט"ז.
    - .ב' דחג השבועות תשכ"א סי"ב.
      - .14 אחרון של פסח תשכ"ג ס"ד.



## מפות זמנים ודרכי הגעה **ל'תהלוכה'**





#### התהלוכות

#### יישול ומני יציאה וחורה אישיי

| נקודת ריכוז ליציאה משותפת                                                        | זמן<br>חזרה | יציאה<br>מ־770 | שכונה                                |
|----------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------|--------------------------------------|
| תחילת הגשר שבצד ברוקלין                                                          | 9:00        | 5:45           | איסט סייד                            |
| 1546 46 <sup>th</sup> St.<br>(Between 15 <sup>th</sup> and 16 <sup>th</sup> Ave) | 9:00        | 6:00           | בארא פארק                            |
| 117 Remsen Street. (Between Henry Street & Clinton Street)                       | 8:30        | 6:00           | ברוקלין הייטס                        |
| 853 Ocean Parkway<br>(Between Ave H and Ave I)                                   | 8:30        | 5:45           | בענסענהורסט                          |
| 2915 Brighton 6 Street<br>(Corner of Neptune)                                    | 8:30        | 5:30           | ברייטן ביטש • מנהטן ביטש<br>סיגייט • |
| 160 <sup>-</sup> 35 87 <sup>th</sup> St.<br>(Between 160th and 161st St.)        | 8:30        | 5:30           | האווארד ביטש                         |
| 853 Ocean Parkway<br>(Between Ave H and Ave I)                                   | 8:45        | 6:00           | פלטבוש                               |
| 1. Remsen and Flatlands 2. Ralph and Ave. K.                                     | 8:30        | 6:30           | קנרסי • מיל בייסן                    |
| 2915 Brighton 6 Street<br>(Corner of Neptune)                                    | 8:30        | 5:30           | שיפסעד ביי                           |

• מבקשים מכל אנ"ש והתמימים לצאת ולחזור בזמנים הקבועים ולציית להוראות המשטרה

• בבקשה למלאות את הדו"ח מיד אחרי החג ולהחזיר אותו למארגנים

#### לשאלות והערות:

347-709-2550 • tahalucha770@gmail.com



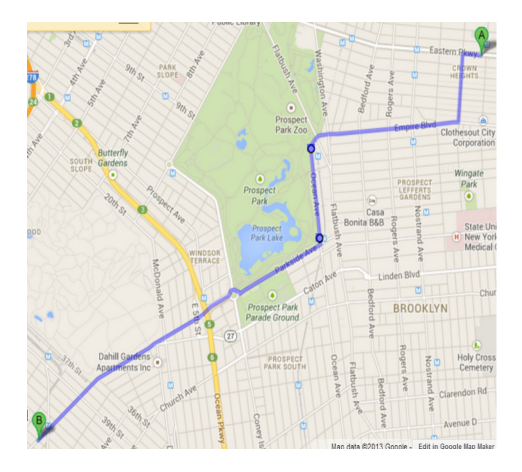


#### Detailed information

#### Directions to

#### Boro park (Fort Hamilton Pkwy & 46th St)

- 1. Leaving 770- Head west on Eastern Pkwy toward Brooklyn Ave
- 2. Turn left onto Brooklyn Ave
- 3. Turn right onto Empire Blvd
- 4. Continue onto Ocean Ave
- 5. Turn right onto Parkside Ave
- 6. At the traffic circle, exit onto Fort Hamilton Pkwy
- 7. Continue onto Fort Hamilton Pkwy

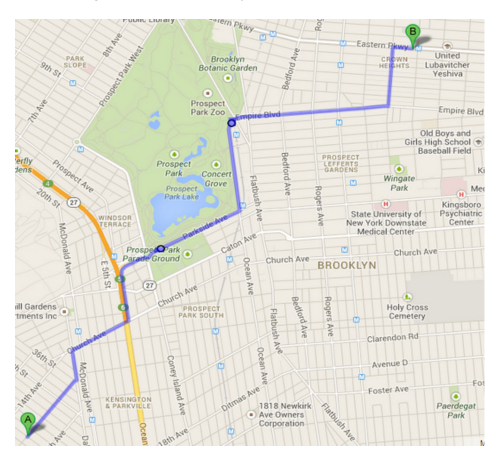




#### Directions from

#### Boro Park to 770 (1546 46th st. Between 15th and 16th Ave)

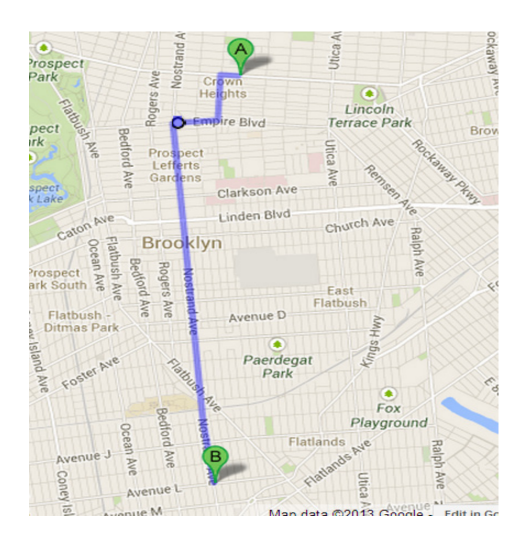
- 1. Leaving 1546 46th St.- Head northeast on 15th Ave toward 44th St
- 2. Turn left onto Dahill Rd
- 3. Turn right onto Church Ave
- 4. Turn left onto Ocean Pkwy
- 5. At the traffic circle, take the 3rd exit onto Parkside Ave
- 6. Turn left onto Ocean Ave
- 7. Continue onto Empire Blvd
- 8. Turn left onto Brooklyn Ave
- 9. Turn right onto Eastern Pkwy





## Directions to Flatbush (Nostrand Avenue and Ave I)

- 1. Leaving 770- Head west on Eastern Pkwy toward Brooklyn Ave
- 2. Turn left onto Brooklyn Ave
- 3. Turn right onto Empire Blvd
- 4. Turn left onto Nostrand Ave

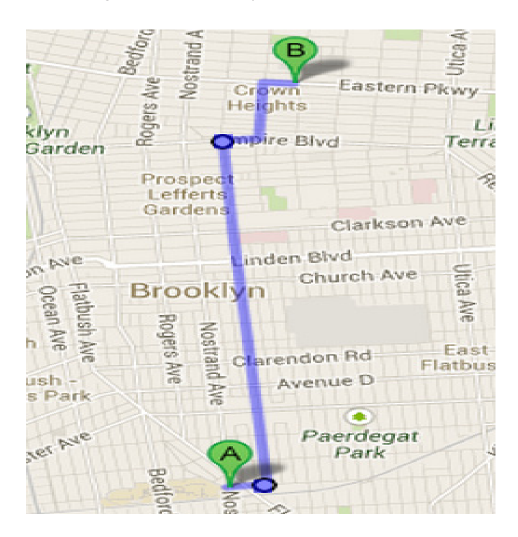




#### Directions from

#### Flatbush (Nostrand Ave and Ave I) to 770

- 1. Leaving from the corner of Nostrand Ave and Ave I- Head east on Avenue H toward E 31st St
  - 2. Turn left onto New York Ave
  - 3. Turn right onto Empire Blvd
  - 4. Turn left onto Brooklyn Ave
  - 5. Turn right onto Eastern Pkwy

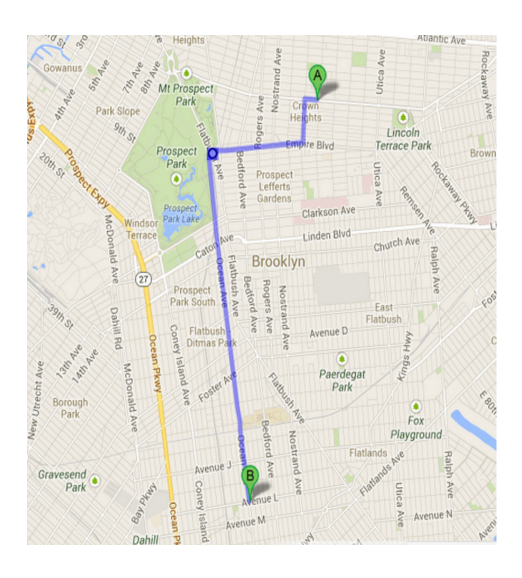




#### Detailed information

## Directions to Flatbush (Ocean Ave and Ave I)

- 1. Leaving 770- Head west on Eastern Pkwy toward Brooklyn Ave
- 2. Turn left onto Brooklyn Ave
- 3. Turn right onto Empire Blvd
- 4. Continue onto Ocean Ave

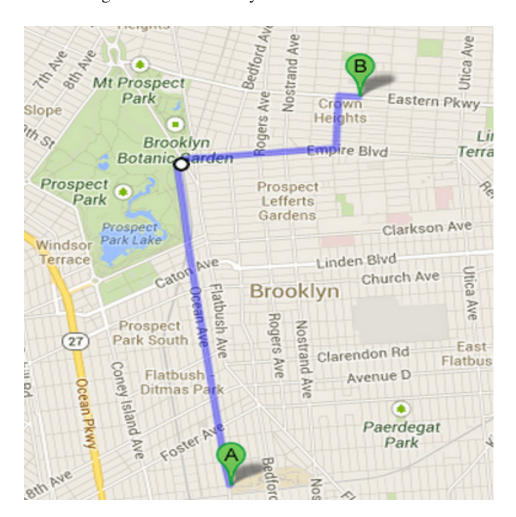


#### מידע מפורט

#### Directions from

#### Flatbush (Ocean Pkwy Ave & Avenue I) to 770

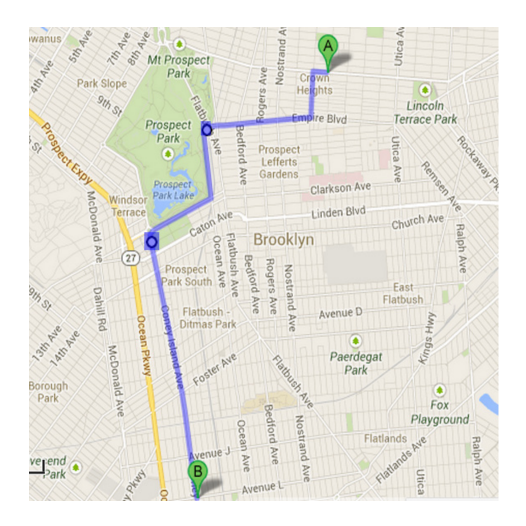
- 1. Leaving from Ocean Pkwy Ave and Ave I- Head north on Ocean Pkwy towards Ave H
  - 2. At the traffic circle, take the 3rd exit onto Parkside Ave
  - 3. Turn left onto Ocean Ave
  - 4. Continue onto Empire Blvd
  - 5. Turn left onto Brooklyn Ave
  - 6. Turn right onto Eastern Pkwy





## Directions to Flatbush (Coney Island and Ave I)

- 1. Leaving 770 Head west on Eastern Pkwy toward Brooklyn Ave
- 2. Turn left onto Brooklyn Ave
- 3. Turn right onto Empire Blvd
- 4. Continue onto Ocean Ave
- 5. Turn right onto Parkside Ave
- 6. At the traffic circle, take the 1st exit onto Coney Island Ave

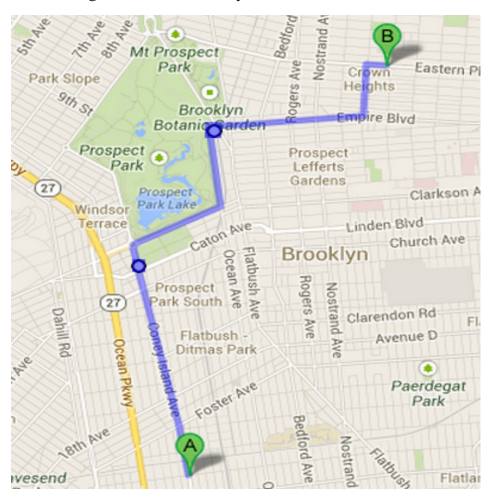




#### Directions from

#### Flatbush (Coney Island Ave & Avenue I) to 770

- 1. Leaving Coney Island and Ave I- Head north on Coney Island Ave toward Avenue H
  - 2. At the traffic circle, take the 1st exit onto Parkside Ave
  - 3. Turn left onto Ocean Ave
  - 4. Continue onto Empire Blvd
  - 5. Turn left onto Brooklyn Ave
  - 6. Turn right onto Eastern Pkwy

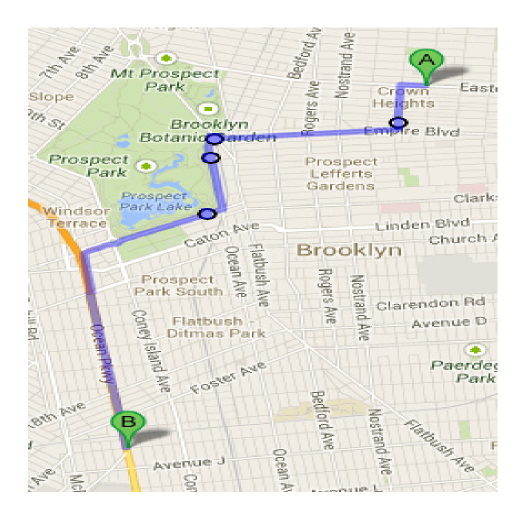




#### Directions to

#### Flatbush (Ocean Parkway and Ave I)

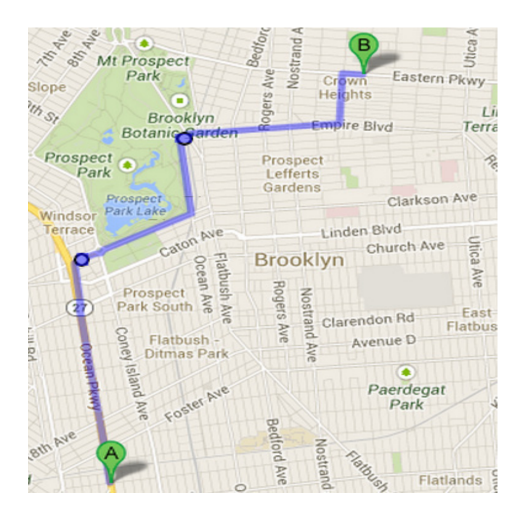
- 1. Leaving 770 Head west on Eastern Pkwy toward Brooklyn Ave
- 2. Turn left onto Brooklyn Ave
- 3. Turn right onto Empire Blvd
- 4. Turn left toward Ocean Ave
- 5. Turn right onto Parkside Ave
- 6. At the traffic circle, take the 3rd exit onto Ocean Pkwy
- 7. Continue to follow Ocean Pkwy





## Return from Flatbush (Ocean Pkwy and Ave I)

- 1. Leaving Ocean Pkwy and Ave I- Head north on Ocean Pkwy towards Ave H
  - 2. At the traffic circle, take the 3rd exit onto Parkside Ave
  - 3. Turn left onto Ocean Ave
  - 4. Continue onto Empire Blvd
  - 5. Turn left onto Brooklyn Ave
  - 6. Turn right onto Eastern Pkwy

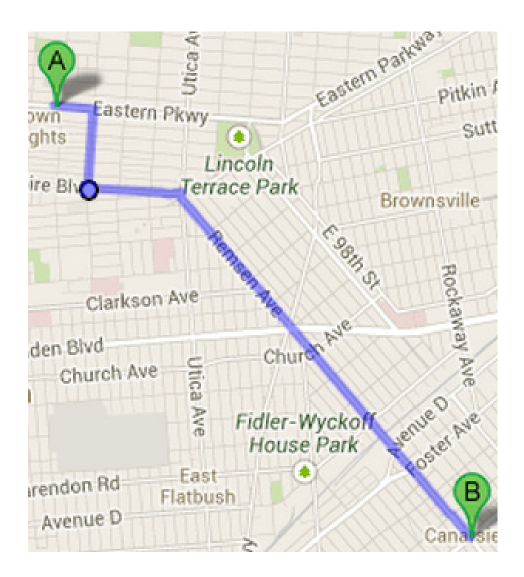




#### Detailed information

## Directions to Canarsie

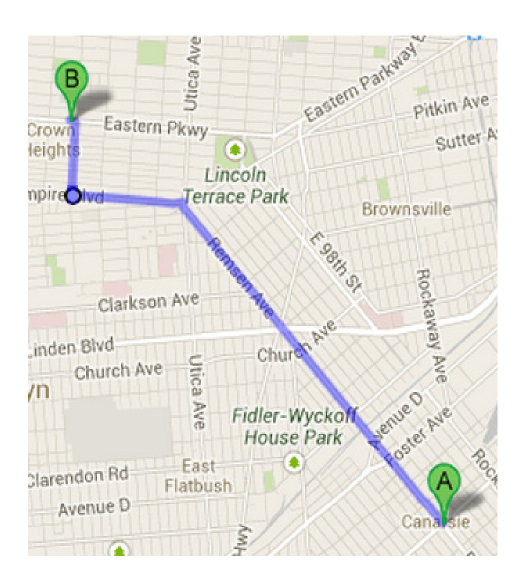
- 1. Leaving 770- Head east on Eastern Pkwy toward Kingston Ave
- 2. Turn right onto Albany Ave
- 3. Turn left onto Empire Blvd
- 4. Turn right onto Remsen Ave





## Directions from Canarsie to 770

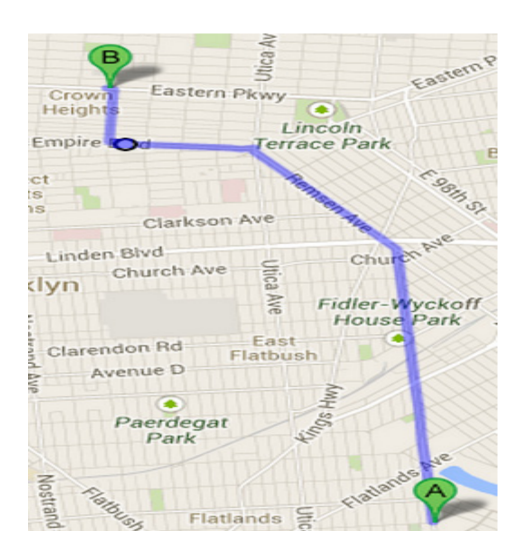
- 1. Head northwest on Remsen Ave toward Conklin Ave
- 2. Turn left onto Empire Blvd
- 3. Turn right onto Kingston Ave





## Directions from Canarsie (Ralph) to 770

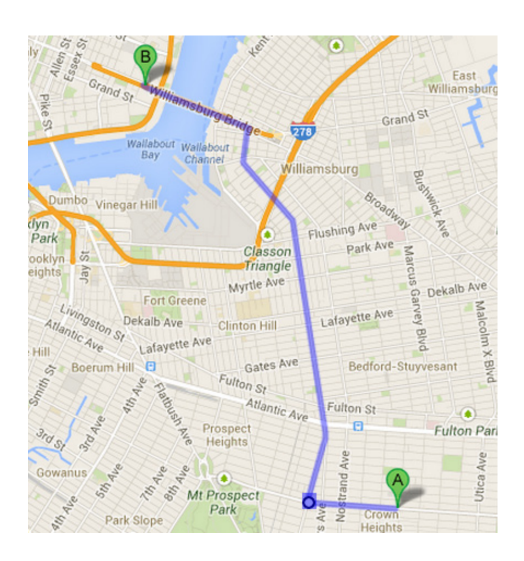
- 1. Head north on Ralph Ave toward E 72nd St
- 2. Slight left onto Remsen Ave
- 3. Slight right onto Utica Ave
- 4. Turn left onto Empire Blvd
- 5. Turn right onto Kingston Ave





## Directions to Lower East Side

- 1. Leaving 770- Head west on Eastern Pkwy toward Brooklyn Ave
- 2. Turn right onto Bedford Ave
- 3. Turn left onto Williamsburg Bridge

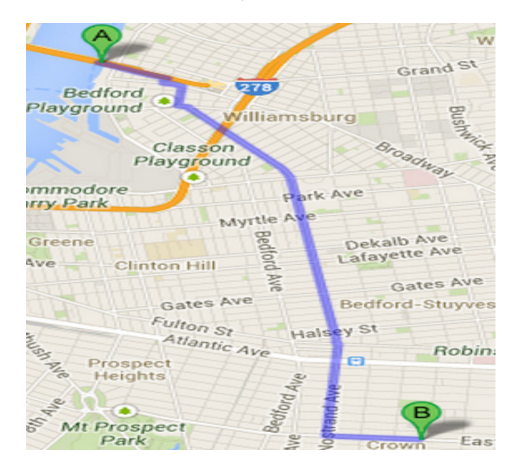




#### Detailed information

## Directions from Lower East Side to 770

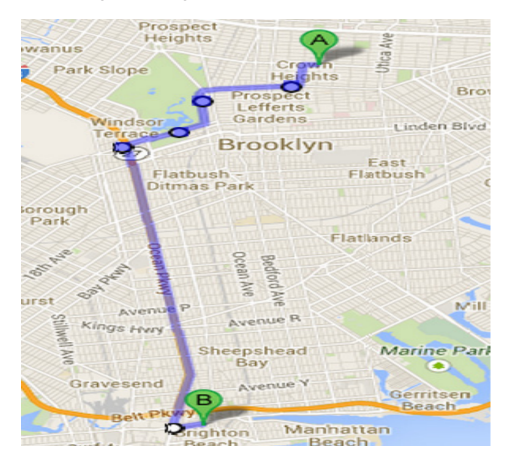
- 1. Leaving the bridge- Head east on Williamsburg Bridge toward Bedford Ave
  - 2. Turn right onto Bedford Ave
  - 3. Turn left onto Broadway
  - 4. Turn right onto Driggs Ave (Meet the Police Officers at the corner)
  - 5. Turn left onto Division Ave
  - 6. Turn right onto Lee Ave
  - 7. Continue onto Nostrand Ave
  - 8. Turn left onto Eastern Pkwy





## Directions to Brighton Beach

- 1. Leaving 770- Head west on Eastern Pkwy toward Brooklyn Ave
- 2. Turn left onto Brooklyn Ave
- 3. Turn right onto Empire Blvd
- 4. Continue onto Ocean Ave
- 5. Turn right onto Parkside Ave
- 6. At the traffic circle, exit onto Ocean Pkwy
- 7. Sharp left onto Ocean Pkwy
- 8. Turn left onto Neptune Ave
- 9. Turn right onto Brighton 6th St

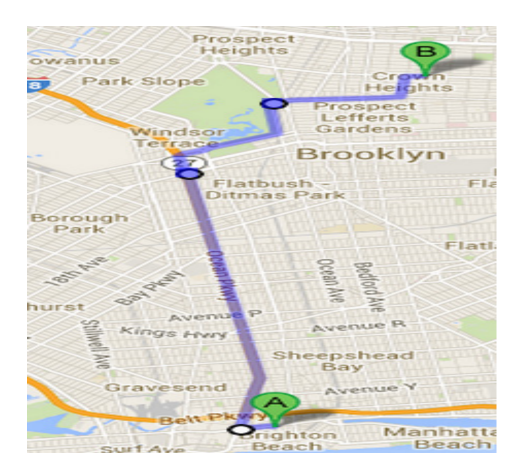




#### Detailed information

# Directions from Brighton Beach to 770

- 1. Leaving 2915 Brighton 6 Street-Turn left onto Neptune Ave
- 2. Turn right onto Ocean Pkwy
- 3. At the traffic circle, take the 3rd exit onto Parkside Ave
- 4. Turn left onto Ocean Ave
- 5. Continue onto Empire Blvd
- 6. Turn left onto Brooklyn Ave
- 7. Turn right onto Eastern Pkwy



## Directions to Howard Beach

- 1. Leaving 770- Head east toward Kingston Ave
- 2. Turn right onto Albany Ave
- 3. Turn left onto Empire Blvd
- 4. Turn right onto Utica Ave
- 5. Slight left onto Remsen Ave
- 6. Turn left toward Linden Blvd
- 7. Slight right onto Loring Ave
- 8. Loring Ave turns slightly right and becomes Amber St
- 9. Turn left onto Stanley Ave
- 10. Continue onto 151st Ave
- 11. Turn right onto 81st St
- 12. Turn left onto 156th Ave
- 13. Continue onto 84th St
- 14. Turn left onto 159th Ave
- 15. Turn right onto 87th St

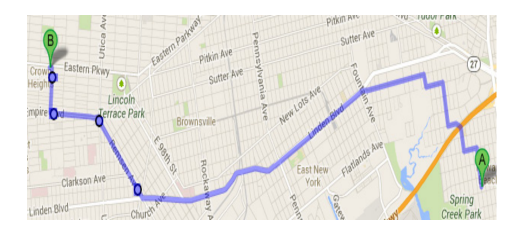




#### Detailed information

## Directions from Howard Beach

- 1. Leaving 160-35 87th St- Head north on 87th St toward 160th Ave
- 2. Turn left onto 158th Ave
- 3. Turn right onto 84th St
- 4. Continue onto 156th Ave
- 5. Turn right onto 81st St
- 6. Turn left onto 151st Ave
- 7. Continue onto Stanley Ave
- 8. Turn right onto Amber St
- 9. Amber St turns slightly left and becomes Loring Ave
- 10- Slight left onto Linden Blvd
- 11. Turn right onto Remsen Ave
- 12. Slight right onto Utica Ave
- 13. Turn left onto Empire Blvd
- 14. Turn right onto Kingston Ave



# The Tahaluchwes

#### Departure and return times

| Neighborhood                               | Leaving time<br>from 770 | Returning time | Returning from                                                                   |
|--------------------------------------------|--------------------------|----------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| East side                                  | 5:45                     | 9:00           | The beginning of the bridge on the Brooklyn side                                 |
| Boro Park                                  | 6:00                     | 9:00           | 1546 46 <sup>th</sup> St.<br>(Between 15 <sup>th</sup> and 16 <sup>th</sup> Ave) |
| Brooklyn Heights                           | 6:00                     | 8:30           | 117 Remsen Street.<br>(Between Henry Street & Clinton Street)                    |
| Bensonhurst                                | 5:45                     | 8:30           | 853 Ocean Parkway<br>(Between Ave H and Ave I)                                   |
| Brighton Beach • Manhattan Beach • Seagate | 5:30                     | 8:30           | 2915 Brighton 6 Street<br>(Corner of Neptune)                                    |
| Howard beach                               | 5:30                     | 8:30           | 160 <sup>-</sup> 35 87th St.<br>(Between 160th and 161st St.)                    |
| Flatbush                                   | 6:00                     | 8:45           | 853 Ocean Parkway<br>(Between Ave H and Ave I)                                   |
| Canarsie • Mill Basin                      | 6:30                     | 8:30           | <ol> <li>Remsen and Flatlands</li> <li>Ralph and Ave. K.</li> </ol>              |
| Sheepsahed Bay                             | 5:30                     | 8:30           | 2915 Brighton 6 Street<br>(Corner of Neptune)                                    |

- It is requested from everyone to leave and return according to the times that are arranged and to listen to the police
  - Please make sure to fill out a Duch after Yom Tov and to give it to the organizers of Tahalucha

For comments or questions, please call or email:

347-709-2550 • tahalucha770@gmail.com





# Directions for **Tahalucha**





and service during the present period, it follows that now as well service is required with the garments of the foot, [i.e., shoes]. For the general aspect of the foot is action and the main power of action is specifically in the foot.

This is why it was established that we bring joy to our fellow Jews during the festivals in general and on Pesach – the first of all the festivals – in particular. This is accomplished spiritually by repeating words of Chassidus as well as also bringing about physical joy. And in addition to the above, there is also the aspect of going by foot.<sup>43</sup>





- 1) HaMelech b'Mesibo, Vol. 1, p. 321.
- 2) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5718, section 15. See also Sichos: Shavuous 5730, section 8; Shavuous 5735, section 4.
- 3) From Sichos of Shavuous 5718, section 33 and Acharon shel Pesach 5725, section 32.
- 4) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5719, section 10.
- 5) From a Sicha of Shavuous 5728, end of section 2.
- 6) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5726, section 3. See also Sicha of Shavuous 5734, end of section 4.
- 7) From a Sicha of Shabbos Bereishis [second Farbrengen] 5734, section 2.
- 8) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5728, section 3.
- 9) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5717, section 16.
- 10) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5734, end of section 3.
- 11) From a Sicha of Yom Simchas Torah 5737, section 7.
- 12) From a Sicha of Shavuous 5733, section 2.
- 13) From a Sicha of Leil Simchas Torah 5723, section 13.
- 14) From a Sicha of Shabbos Bereishis [second Farbrengen] 5734, section 2.
- 15) From a Sicha of Leil Simchas Torah 5730, section 5.
- 16) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5717, section 16.
- 17) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5717, section 16.
- 18) From a Sicha of Acharon shell Pesach 5721, section 10.
- 19) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5729, section 4.
- 20) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5732, section 18.
- 21) Likkutei Sichos, Vol. 8, p. 252.

- 22) From a Sicha of Shavuous 5721, section 12.
- 23) From a Sicha of Shavuous 5724, section 14.
- 24) From a Sicha of Shavuous 5729, section 3.
- 25) From a Sicha of Shavuous 5733, section 2.
- 26) From a Sicha of Shavuous 5715, section 12.
- 27) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5717, section 16.
- 28) From a Sicha of Shavuous 5721, section 12.
- 29) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5723, section 4.
- 30) From a Sicha of Shavuous 5724, section 14.
- 31) From a Sicha of Shavuous 5727, end of section 5.
- 32) From a Sicha of the Second of Sivan 5728.
- 33) From a Sicha of Shavuous 5728, end of section 2.
- 34) From a Sicha of Shabbos Bereishis [second Farbrengen] 5731, section 4.
- 35) From Sichos of Acharon shel Pesach 5735, section 5; Shavuous 5735, section 4.
- 36) From a Sicha of Shevi'I shel Pesach 5732, section 2.
- 37) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5733, end of section 6.
- 38) From a Sicha of Shavuous 5733, end of section 3.
- 39) From a Sicha of Shavuous 5717, section 3.
- 40) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5732, section 17.
- 41) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5735, section 5.
- 42) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5730, section 4. See also Sicha of Acharon shel Pesach 5722, end of section 11.
- 43) From a Sicha of Acharon shel Pesach 5723, section 4.

Baal Shem Tov, or an explanation of Chassidus Chabad on the Torah of the Baal Shem Tov. Surely this lack is felt with regard to their love of G-d and their revealed degree of joy. This is specifically accomplished by seeing a fresh face, a panim chadashos, who arrives from another location.<sup>41</sup>

17. Blogs

The conclusion of golus and raising of the Shechinah

The service involving the feet has particular relevance to our generation, since it is in the final exile the we affect "the feet [of the highest level] meeting the feet [of the lowest level]," inasmuch as the *Shechinah* has fallen in *golus*, for which reason our task it to occupy ourselves with deed and action (the lowest of levels) in order to raise the *Shechinah*. This also finds expression in man's limbs, in performing those *mitzvos* that are dependent upon man's feet.

It is thus understandable, that walking to a distant location in order to bring the joy and cheer of the festivals to our fellow Jews accomplishes "the feet meeting the feet," through which the *Shechinah* is raised. This also lifts up the entire *Seder HaHishtalshelus*, thereby affecting the arrival of *Moshiach*, concerning whom the verse states, "His feet shall stand on the Mount of Olives," thereby stressing the aspect of the feet, since *Moshiach*'s arrival is dependent on the service of the feet, with "the feet meeting the feet."

18. Braga

Preparation for the coming Redemption

Among the terms used in describing the coming Redemption, the verse states: "There shall be a path for the remnants of His people," ... "they will cross over in shoes." What is the significance of "crossing over in shoes"; what difference does it make whether they cross in shoes or in some other manner? The main thing is that they will use the path.

The explanation is as follows: The revelations of the Time to Come will be so lofty that they will even permeate the level of "shoes." Since all the revelations in the Time to Come are dependent on our actions

15.

#### Physically distant locations

When one goes to *Shuls* that are physically distant, as well as to those that are spiritually distant, and one brings there matters that are necessary to strengthen and increase joy and dancing, or matters of encouragement accompanied by life and vitality, one actually draws down through this the wellspring itself.

This adds vitality to those who pray in that *Shul*. The quantity is not important, for a wellspring purifies even with a single drop. The main thing is that all be permeated with the vitality of the actual wellspring, whose source is "G-d, the source of living waters." Ultimately, the wellspring will thoroughly "rinse" the listener, that he be a proper recipient. This will unite the two wellsprings (of these two Jews) transforming them into one wellspring.<sup>40</sup>

16.

#### Panim Chadashos – a "fresh face"

The Jews endured a very long journey through the desert in order to refine and elevate the sparks of holiness that were found there. Accordingly, we understand that although we now find ourselves in an era after the Torah was already given and after the spiritual service of the Jewish greats throughout all the generations, the exile still lingers



in order for us to assemble the [remaining] sparks of holiness. When this is accomplished the Redemption will come to pass. This is why we must go from place to place.

This is also why, the Rebbe, my father-in-law, established going to various places and meeting up with various people. For although they are **G**-dfearing Jews, they lack the Torah of the



למ

realizing that his non-participation will adversely affect so many and moreover, concerning something that was stated publicly. He should not do this because I have so decreed [and he has no choice in the matter,] but out of a sense of joy and accompanied by song.<sup>36</sup>

12. Bray.

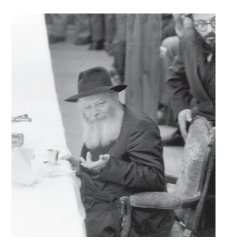
Blessed rain

Going [on *Tahalucha*] in order to help Jews rejoice, particularly when this was done on foot, and especially when – as I was informed – this was done accompanied by "blessed rain," therefore even the "blessed rain" joined in their dancing.<sup>37</sup>

13.

Those who did not participate

Those who did not participate [in the *Tahalucha*,] should take upon themselves that the next time they will go to a location that is twice the distance.<sup>38</sup>



14. Blogs

Hafotzas HaMayonos Chutzah

The characteristic of a *Tahalucha* is that it is included in the activities of *Hafotzas HaMayonos Chutzah*, spreading forth the wellsprings of Judaism and Chassidus outward. This is accomplished not by waiting for those who are "outward" and "outside" to come to the wellsprings, but by actively spreading forth the wellsprings of Judaism and Chassidus outward, going and disseminating the wellsprings over there. This path of service was begun by *Aharon HaKohen*, who was "a lover of peace, a pursuer of peace, a lover of creatures, who drew them close to the Torah." <sup>39</sup>



S. Stage
"This is my shlichus"

With regard to the Tahalucha ... this is my shlichus!

I wish to announce that all those who do not keep the enactments with regard to *mashke* – they are not my *shluchim* and I ask of them that they not participate in the *Tahalucha* ... All those who will from now on take this upon themselves, then, to the contrary, I ask them to participate in the *shlichus* – and may **G**-d will it, that it be met with great success.<sup>32</sup>

9. Broken

From strength to strength

May they all be blessed and may they all see the fulfillment of advancing in a manner of from strength to strength, always experiencing infinite degrees of advancement and infinite measures of blessing. May they advance the whole year through from strength to strength.

10. Blogs

Fortunate is their portion

Fortunate is their portion in this world and the next.<sup>34</sup>

Fortunate is their portion and great is their merit.35

11. 822.4.

Do not dodge

This [i.e., participating in the *Tahalucha*,] is a good custom, particularly since this has been done for so many years, and more particularly, as we are speaking of something that benefits the multitude, therefore most assuredly everyone will participate; surely no one will free themselves from it.

If this were merely a personal matter then he could possibly dodge it. However, since this is something that if he shirks his duty it will be to the detriment of many he will surely mull this matter over many times,



Truly, this is not so, as this trek is the desire of our *Rebbeim* and *Nesi'im*. To the contrary, the farther he goes, the greater this expresses his true honor. This is as King David said to Michal, the daughter of Shaul [that in prancing before the Ark he was indeed honoring himself]. Since it is of great import that one specifically travel by foot, this brings about the revelation of "they will cross over in shoes." The more distant the journey, the greater the reward for going.<sup>29</sup>



Negating the thought that the time could have been better spent

It is entirely wrong to think that the time [of the *Tahalucha*] could have been [better] spent sitting and learning. Since this is the directive of the Rebbe, the *Nassi HaDor*, it is understandable that the *mitzvah* of the day is that of going [on *Tahalucha*].<sup>30</sup>



Why aren't you going on the Tahalucha?

On one occasion in the late 1960's, as the Rebbe was in the process of returning to his room after escorting the chassidim who went on the *Tahalucha*, the Rebbe spotted one of the elder Chassidim who was then in the *Shul*. The Rebbe approached him and asked him: "Why aren't you going on the *Tahalucha*?"



Meriting Pnimiyus HaTorah

The simcha shel mitzvah engendered by those who took upon themselves to actually go on the *Tahalucha* merits them *Pnimiyus HaTorah*. May there be fulfilled by them – as the expression that is used when bringing *Bikkurim* – "May you repeat this in the come year." May they merit this and even more.<sup>31</sup>





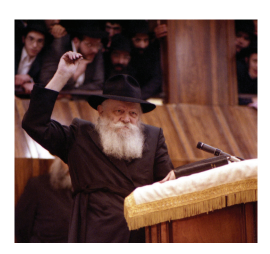
I did not go, but I had a desire

I, myself did not go, but I had a strong desire to do so, and accordingly, I shall say LeChaim!<sup>27</sup>



The words have their desired effect

Although the *Zohar* states, "Woe to he who speaks to ears that do not hear," there is nevertheless a *mitzvah* to speak. Moreover, we are assured



that ultimately the words will have an effect. Particularly now, when "He is veritably standing behind our wall," i.e., Moshiach already desires to arrive, but he tarries because of the work still necessary in Hafotzas HaMayonos Chutzah. Thus, Moshiach himself assists and lends a hand in this work and that the words of the speaker should have their desired effect. It is only, that at

times one immediately sees how one has been successful, while at times it is only seen on the morrow, or the day after, and sometimes after a longer period of time. But surely the words are efficacious.<sup>28</sup>



Going to a distant location

Aside for the necessity of joy, there is also the necessity to travel a distance by foot, unlike those who walk only a block, stating that their time could be better spent learning, or even indulging in idle chatter – but not going to a far off location, as he desires to guard his health, or it does not befit his honor.

to the feet. We thus ask *G*-d that He support our steps, so that we may follow His pathways – the path of Torah and *mitzvos*. The Hebrew term used here for "steps" is specifically *ashurai*, which also connotes pleasure, as the verse states, "for women have deemed me fortunate." This refers to the aspect of pleasure and delight (the highest of the soul powers) descending even unto the feet.<sup>24</sup>

The Shavuous *haftorah* speaks of Yechezeil's vision of the celestial chariot. One of the themes repeatedly found there is the term "and their feet," which are described as "not turning when they moved" – they did not need to turn in any direction.

This indicated the *bittul* of the celestial chariot, thinking of nothing other than arriving at their destination and automatically heading there. So, too, with regard to going on the *Tahalucha*, that it is to be done in a manner of "not turning when they moved," i.e., not thinking at all about one's self, but merely beings subservient to the Divine will.<sup>25</sup>

www. The Tahalucha 🗫 🔻

Selected Expressions From the Rebbe About the Tahalucha And Its Participants

Following is a compilation of unique expressions culled from the Rebbe's *Sichos*, in which he expressed his high regard for those who participated in the *Tahalucha*, their great merit in doing so, and his affection for them for their dedication in fulfilling his desire.

1. Bray.

I envy those who went...

For the first time, Tzeirei Agudas Chabad arranged something involving mesirus nefesh, in that they went yesterday on a Tahalucha. (After all the Tahalucha participants said LeChaim!, the Rebbe noted:) I, myself did not go, but I envy those who did, and accordingly, I too shall say LeChaim!<sup>26</sup>



We thus understand that going on *Tahalucha* has a particular connection to the festival of Shavuous.<sup>21</sup>

Tanna d'Vei Eliyahu states that the Sanhedrin would gird themselves with iron chains and travel throughout all the far-flung Jewish locales in order to teach the Jewish people "the deeds that were to be done." We find that with regard to Mattan Torah as well, **G**-d "travelled" and descended here, below. ... This is a lesson for all Jews – "tzaddikim, who are similar to their Creator," "Your people are all tzaddikim" – that they not wait until people turn to them; rather, they are to travel from one end of the world to the other to teach Jews Torah.<sup>22</sup>

The Torah is to be received with joy. This is why the Rebbe, my father-in-law, established that on Shavuous – in addition to other festivals – people should go to various *Shuls* to increase or rouse the joy of multitudes of Jews, for Torah is to be received with joy.<sup>23</sup>



In order to properly receive the Torah it is necessary to possess the attitude of servitude. Thus we say in the *Brich Shmei* prayer upon the opening of the Ark, "I am **G**-d's servant." It is therefore self-understood that this is connected to the foot, whose spiritual aspect is that of acceptance of the Divine yoke.

This is linked to the good custom of going on the festivals to Shuls to bring joy to fellow Jews, that they be joyfully celebrate the festivals. Moreover, it should be done in a manner of "running to do a mitzvah." Thus Rashi comments on the verse, "Yakov lifted his feet," that "he lifted his feet even higher than his head." That is to say, there is a degree of pleasure associated with the level of feet that is even higher than the pleasure associated with comprehension and understanding. This lofty degree is specifically found in the foot.

This is also connected with the statement of King David - whose demise was on Shavuous - "Support my steps in your pathways, so that my footsteps will not falter," with both "steps" and "footsteps" relating

revelations experienced by the Jews treading on it. This demonstrates a Jew's true greatness.

Since the reward that we will receive in the Time to Come is dependent on our actions and service during the period of galus, it follows that in order that even the "foot" attain a level that is infinitely greater than the norm, there must presently be the spiritual service involving those mitzvos that are dependent on the feet.

Consequently, the festivals, termed as they are regel (foot), possess particular affection. Surely this is so with regard to Pesach, which is the aspect of leaping, something that is brought about through the feet, wherein they lead the head to its desired destination. There is thus particular fondness to the service that is connected to the feet, especially when this service tires the individual, having to walk far distances.

The above is associated with the fact that during the festivals, particularly during Shevi'i shel Pesach and Acharon shel Pesach, people go on Tahalucha in order to help Jews rejoice. At that time there is accomplished that the very ground implores that shoes be worn, so that it too may receive from the tremendous holy light that is thereby generated.19

Pesach is deemed the "head" of all the festivals, since it - like the head - enlivens and causes influence to flow to all the other festivals throughout the year. Understandably, going on Tahalucha during Pesach increases one's wide-ranging advances during the entire year and his going on Tahalucha during the [other] festivals.<sup>20</sup>

3. B. A.

The festival of Shavuous

The Midrash states that G-d travelled a distance of 500 years in order to acquire a name. This refers to Mattan Torah, as the Torah is composed of G-d's Divine names.

Since an "arousal from below" is to be similar to the "arousal from above," it follows that our preparation to Mattan Torah should also involve "travelling," up to and including actual physical travel.



alluding to the song in the Time to Come, at which time there will be the truest feeling of joy.<sup>16</sup>

The verse that speaks of crossing the Euphrates in the Time to come, "they will cross over in shoes," is also related to the festival pilgrimage concerning which the verse states, "How beautiful are your footsteps, shod as you are in shoes." The festival pilgrimage and crossing of the Sea of Reeds are related, for just as there was a revelation of the concealed degrees of **G**-dliness at the time of the crossing of the Sea of Reeds, so too did the Jews veritably see **G**-dliness when they vistided the Beis HaMikdash.

Additionally, just as the festival pilgrimage, a *mitzvah* performed on foot, merits the revelation of "They will cross over in shoes," so too with regard to every *mitzvah* performed with one's feet, e.g., "Run to do a *mitzvah*," merits this selfsame revelation. Particularly so, when one participates in the *Tahalucha*, something that entails much effort and involves travelling a long distance.<sup>17</sup>

"Foot" and "shoe" are related both to the exodus from Egypt as well as to the true and complete redemption. At the time of the exodus, "Your shoes were upon your feet" and with regard to the coming redemption the verses state, "they will cross the river on foot" and "they will cross over in shoes."

The feet lead the person from his current location to a place that is lower than him, for the foot is the aspect of the Sefirah of Malchus, through which vitality is drawn to the world below it. Man travels there in order to perfect it.

Man needs shoes in order for him to bring about this perfection and that he not be influenced by the imperfection of the place he travels to, for shoes surround one's feet, protecting them from harm.

This is related to Shevi'i shel Pesach, at which time all the Jews were elevated through crossing the Sea of Reeds, when even the lowliest of the low – Dassan and Aviran – were positively affected by the event.<sup>18</sup>

The verse states with regard to the Time to Come, "they will cross over in shoes." Chassidus explains that shoes will then be necessary in order to act as a buffer, enabling the very earth to receive from the



together with them. The same applies on the eve of Simchas Torah..."11

Sukkos is called "the season of our rejoicing." Rejoicing in the most complete sense is expressed when the joy finds expression even in one's feet. This is the aspect of the dancing of *Hakafos* on Simchas Torah.<sup>12</sup>

In addition to the well known statement that acts of *tzedakah* "refine one's mind and heart a thousand-fold," [there is the following matter as well]. Since they roused Jews to joy, they too should merit joy that breaks all boundaries. Moreover, since the joy is that of Simchas Torah, they will also have joy that breaks all boundaries with regard to Torah.<sup>13</sup>



Those who took part in the *Tahalucha* and caused other to rejoice to the extent that they actually danced should be blessed that their Torah study and their performance of *mitzvos* as well, be in a manner that is far beyond all earthly limitations, for this is the aspect of dance – lifting one's feet completely above the ground.<sup>14</sup>

Going to a distant locations

involves both spiritual and physical exertion: physical exertion, for it requires much effort to walk to a distant location; spiritual toil, as for the time being they lack the words of Torah and words of spiritual arousal that have just been related [during the earlier course of the *Farbrengen*]. Notwithstanding the above, they do this in order to bring joy to so many of our Jewish brethren.<sup>15</sup>

2. B. B. B.

The festival of Pesach

... Particularly so, when the joy is of Shevi'i shel Pesach, the time of song [of the crossing of the sea], concerning which the verse states, "Then he shall sing" – "It does not say 'sang' but uses the future tense,"



2. Bray.

Joy of the body and joy of the soul

The *Gemara* relates about the two jesters, who by dint of their bringing joy to Jews merited the World To Come. The very fact of bringing joy to Jews is in itself truly great, even if it is not connected to a *mitzvah*. This is because one brings joy to the Jew's body, about which it is stated, "You have chosen us from among all nations and tongues." So great is the *mitzvah* of love of a fellow Jew, that it serves as a vessel to attaining the love of **G**-d. And this is so even if it is not connected with a *mitzvah*.

How much more so when the joy is connected to a *mitzvah*, at which time there is also the joy of the soul as it rejoices in "festivals for rejoicing."

3. Bray.

A joyous song and saying LeChaim!

Those who went on the *Tahalucha* should say *LeChaim!* – and joy is only with wine. They should sing a rousing *niggun*, which will rouse the general spiritual service in the time of *Golus*.<sup>10</sup>

Going to Bring Cheer to Fellow Jews Reveals Jewish Un

Going to Bring Cheer to Fellow Jews Reveals Jewish Unity

/. Simchas Torah

First and foremost, the *Tahalucha* during *Shemini Atzeres*/Simchas Torah is unique in that it takes place during the month of Tishrei, whose acronym is השית. "first," i.e., the first month of the year, which draws down vitality for the entire year. Specifically: the purpose of the *Tahalucha* is to bring joy to Jews with the joy of the *Hakafos*. The Alter Rebbe writes in his Siddur with regard to the joy of the *Hakafos*: "Even if one participated in [the dancing of] *Hakafos* in his own *Shul*, if he goes to another where they have not yet completed it, he should sing and rejoice



by foot – for which reason the *halacha* is that one who cannot go up by foot is freed of the obligation of making the pilgrimage.<sup>6</sup>

6. Brays

Ardent labor of the soul and body

When we approach an individual who learns *Nigleh* and *Chassidus* and we say to him: "Listen! The Rebbe, my father-in-law, has commanded that we go out to provide cheer to Jews." He [may well] respond: "I've got to figure out how much time it will take to go there, to be there, and how much time it will take to return." Since it takes a lot of time, he will say that he cannot waste so much time; he will appoint an emissary in his stead, while he will utilize his time for Torah study. This person is told: this is not all the intent. Rather, he, himself is to go out and provide cheer to Jews."

Jewish Unity Brands Lori

Going to Bring Cheer to Fellow Jews Reveals Jewish Unity

The Rebbe expressed in many of his Sichos that going on a Tahalucha, particularly to distant locations and repeating to the assembled the teachings of the Nassi HaDor, reveals the unity of all Jews, as joy and Torah is brought even to those Jews located at the other edge of the city.

All Jews are friends

There is a special quality to going on a *Tahalucha*, even if the location is both physically and spiritually distant, in order to bring joy to the Jews who are found there and bring back their joy here. This has particular value on *Yom Tov*, since – as is known – "All Jews are [in the category of] *chaverim* on *Yom Tov*.8

4. 3. mg.

Each step creates an angel

There is the fine custom of going on a *Tahalucha* to assist Jews in their rejoicing in the joy of a *mitzvah* and in the joy of the festivals. One should not mistakenly think that of primary importance is only the place from where they departed and the place where they arrived, while the route traveled to reach their destination is wholly secondary, i.e., the only manner of reaching their destination is by walking to the place they seek to arrive at.

Rather, every step of the way creates an angel and extracts and refines the sparks of holiness found on the route. It is entirely possible that the particular location has been waiting since the beginning of creation for someone to tread upon it on his way to performing a *mitzvah* and fulfilling **G**-d's will.<sup>5</sup>

5. Bray.

Going by foot during the Three Pilgrimage Festivals

The soul, too, contains a level that is deemed the "foot" of the soul; moreover, it even contains a lower level still - the "heel" of the soul. This particularly pertains



to present times, when we find ourselves "close upon the heels of Moshiach's arrival." This is in accord with Rashi's comment on "eikev tishme'un" - "those mitzvos that are tread upon with one's heel."

This is why *Rabboseinu Nisi'einu* placed particular emphasis on the aspects of the "foot" of the soul, as well as the physical foot itself - that matters that one performs with his feet.

This also includes the fine custom of going on a *Tahalucha* on all three pilgrimage festivals – festivals wherein Jews would go up to Jerusalem



intellect. Doing so leads to "Blessed are you when you enter" - the spiritual arousal from above that empowers him to perform this manner of Divine service, as well as "blessed are you when you depart" - the spiritual arousal from above that comes as a

result of his Divine service, which is infinitely greater, since his service as well is in a manner of "extension," without limitation.<sup>3</sup>

3. Bray.

Two opposite extremes - a coarse limb, and yet unlimited

The foot incorporates two opposites: a) The foot symbolizes endlessly striding forth, which is the concept of a mehaleich, one who consistently advances; in spiritual terms this connotes that the foot connects one to the Source of Life. b) The foot is the lowest and coarsest bodily limb. Yet, these two contrary aspects are interdependent, for "You have created me last and first." Which is to say, that the spiritual service of the creature – man – who was created as "the last of all creation," binds one to the Source of Life. This is analogous to a lever employed in raising an entire edifice; only when placed at the very bottom of the edifice will it be able to raise the entire edifice. Moreover, truly great strength is necessary for an entire building to be lifted.

Just as this is so with regard to the bodily organs, the same holds true with regard to one's soul powers. This is the aspect of emunah, faith. The power of emunah is truly infinite, for inasmuch as it applies to something that the person neither understand nor feels, it is not limited by these limiting soul powers.

This then is the infinite power of striding forth that is found in the foot – emunah is that quality which will specifically bind the person to that which is truly infinite.<sup>4</sup>





"Blessed are you when you enter; blessed are you when you depart."

The Midrash states: "If you have extended your feet [to collect charity] for a pauper or for the sake of mitzvos, the verse states [about this]: 'Blessed are you when you enter; blessed are you when you depart."

This raises the following questions: a) "for a pauper" implies performing the *mitzvah* of *tzedakah*. This being so, why does it state "for a pauper or for the sake of *mitzvos*," when *tzedakah* is seemingly included with the other *mitzvos*? b) The terms generally used regarding the feet are "going" or "running." Why use the term "extending"? c) Since "when you depart" also implies "after 120 years," [i.e., after one's passing,] how can there still be an accounting, when "There is no account in the grave"?

The explanation: The foot is the lowest of man's organs, and just as every organ includes all others, so too the foot has its own foot – its lowest degree – which is the heel. It is specifically with regard to the heel that the term "extended" is apt, for it denotes beyond limitation. The reason for this is: the power of mesirus nefesh expressly finds expression in the heel, as the heel denotes kabbalas ol, acceptance of the Divine yoke, and not intellect or emotion. Thus it is explained that the generations that are "close upon the heels of Moshiach's arrival" posses the power of mesirus nefesh to a greater extent than earlier generations.

The same holds true with regard to the *mitzvos* that are mirrored by man's limbs: those *mitzvos* that are dependent on the aspect of the feet are those that emphasize *kabbalas* ol.

We verily observe that intellect (in the brain) and love and fear (in the heart) are limited by their very nature. These limitations apply to the feet as well when they are dependent on one's intellect and comprehension. However, when performed out of *kabbalas ol*, then their performance is without limit. This, then, is the meaning of "If you have *extended* [i.e., utilized the aspect of *kabbalas ol*, the level of] your feet."

Should a person proclaim that he is an intellectual; how can it be demanded of him that he set aside his intellect? The response to this is: "extended your feet for a pauper" - the person need only take an honest look at his true standing and status and he will realize that he is intellectually impoverished. Consequently, he should pay little heed to his measure of

stressed the connection that this has with the particular festival during which he delivered his talk, whether it be Pesach, Shavuous or Simchas Torah. He often explained that participating in the Tahalucha reflects the joy of participating in a mitzvah in general (שמחה של מצוח), and more particularly, the joy of partaking in the joy of a festival .(שמחה יום טוב) In a broader sense, the Rebbe would say, participating in the Tahalucha is an important step in preparing for the true and complete Redemption.

1. 8 1 2 4 2 m

"The people on foot" - Bittul and acceptance of the Divine Yoke

Commenting on the verse, "A people of six hundred thousand on foot, whom I – anochi – am in their midst" Chassidus explains, that the "six hundred thousand on foot" were able to draw down "Anochi," G-d Essence, ("Anochi mi she'Anochi' – "I am who I am") within Moshe Rabbeinu.

This accords with the *Midrashic* statement that if even one of the six hundred thousand Jews at Sinai was to have been missing, the Torah would have – **G**-d forbid – not have been given. Thus, it was the presence of the six hundred thousand that brought about the Torah, which begins (i.e., the Decalogue begins) with the word *Anochi*.

This matter, however, requires to be understood. Inasmuch as the Jewish people constitute an "entire countenance" (from head to toe), how can they all be lumped into the one category of foot – "six hundred thousand on foot"? The matter is as follows: Although there are indeed multitudinous levels within the Jewish people, however, each level includes all the other levels. We are thus speaking about the level of "foot" found within each and every Jew, whatever his primary level, even if he is on the level of the "head." For it is specifically the spiritual service of "foot," [the service of bittul,] and not the spiritual service of "head" and "torso" (the service of the mind and heart) that draws down G-d's very essence.<sup>2</sup>

# 7 (4)

#### Sichos regarding Tahalucha

during the farbrengens of Simchas Torah. During those Sichos the Rebbe would speak of the many fine qualities of participating in the Tahalucha. At the conclusion of these Sichos, the Rebbe would direct those who participated in the Tahalucha to say LeChaim! accompanied by joyous song.

In the ensuing years, the Rebbe demonstrated even greater affection to the *Tahalucha* enterprise, in that immediately after the *Mincha* prayer the Rebbe would escort the participants, remaining



to see them off until the last of the *Tahalucha* goers was out of sight. The Rebbe would stand and closely observe each of the participants as they would pass him and with his holy hands would encourage the singing and joy. Upon returning to his room, the Rebbe would salute the head of the police troop as a sign of thanks.

With the passage of time the Rebbe's participation became even more personal, in that he would go out to greet the *Tahalucha* participants upon their return as well. The Rebbe would leave his room (either in 770 or in his library) and with his holy hands would encourage and heighten the intensity of the song that was being sung (Naploeon's March). The Rebbe would remain standing for quite some time, while gazing all the *Tahalucha* participants, after which he would return to his room.



The Special Quality Specifically Found in Going by Foot

The Rebbe accentuated in many of his Sichos that the Tahalucha involves travelling by foot. He explained, that in spiritual terms this relates to the concept of emunah, faith. On many occasions he also



singing lively chassidic songs, until they would reach other Jewish neighborhoods, at which time they would dance with the Jews of those particular neighborhoods. They would then separate, each of the young married men and *Temimim* going to his designated *Shul*, where he would speak to the assembled. After *Maariv*, those participating in the *Tahalucha* would gather together for a large *Kiddush*, after which they would return to the Rebbe's *Shul*, 770.

It was then customary, that upon their return to 770, the *Tahalucha* participants would gather in the Rebbe's antechamber, popularly known as *Gan Eden HaTachton*, where they would joyously sing Chassidic melodies. The Rebbe's chief-of-staff, Rabbi Chodakov, o.b.m., would enter the Rebbe's holy room and inform the Rebbe that the *Tahalucha* had safely returned. The Rebbe would then transmit, via Rabbi Chodakov, a brief blessing to all the *Tahalucha* participants. On one of these occasions the Rebbe said: "Since the song *Hop Kazak* was just being sung, may we dance (*arein hopkin*) directly into the true and complete Redemption." On another occasion (Shavuous 5729) the Rebbe issued the blessing: "Support my strides in Your pathways,' may walking in His pathways be with a sense of delight." (Parenthetically, during that Shavuous *farbrengen*, the Rebbe explained this verse in terms of our spiritual service, based on a teaching of the holy *Baal Shem Tov*.)

On one particular occasion, when the *Tahalucha's* return was delayed, the Rebbe gazed at the clock and asked: "How long does it take to get back here from Boro Park? Why have they not arrived yet?"

When the *Tahalucha* would return from conducting *Hakafos* in synagogues on Simchas Torah, the Rebbe would be in midst of the pre-*Hakafos farbrengen*. The Rebbe greatly appreciated the Simchas Torah *Tahalucha*, as it expressed the self-sacrifice of the *Tahalucha* participants in that - as the Rebbe, himself explained - the *Tahalucha* participants indicated their willingness to forego part of the *farbrengen* in order to bring joy to their fellow Jews.

In addition to the blessing that the Rebbe would convey for the *Tahalucha* participants upon their safe return, the Rebbe would deliver an entire *Sicha* during the *farbrengens* of Acharon shel Pesach and Shavuous on behalf of *Tahalucha* participants. This would also occur quite often





#### An Overview Concerning the Establishment of the Tahalucha

The *Tahaluchos* were established during the year 5715, when it was decided that for the festivals of Pesach and Shavuous there would be a *Tahalucha* of hundred of chassidim who would participate in a walk to various neighborhoods within New York City. The purpose of the *Tahalucha* was to convey the Rebbe's teachings pertaining to the particular festival.

During the earliest years of the Rebbe's leadership, we already find the Rebbe rousing the students who would travel to their homes for Pesach to use the opportunity to review chassidic teaching in their locales. The Rebbe also requested that he be provided with a list of those students. Thus, already during the earliest years of the Rebbe's leadership the *Temimim* would go to many synagogues in fulfillment of the Rebbe's desire.

The first organized *Tahalucha* took place, as mentioned above, in the year 5715, with the participation of young men and *bachurim*. A large crowd of young married men and *Temimim* would walk together,



With the rapidly approaching festival of Pesach, we hereby present a booklet containing the following:

- A) A compilation of the Rebbe's Sichos Kodesh and aphorisms regarding the importance of Tahalucha and the great significance of one's personal participation. The compilation was prepared by Rabbi Michoel Aharon Seligson, who is renowned for his masterful work of indexing the Rebbe's works and translated by Rabbi Sholom B. Weinberg, our thanks to both of them.
- **B)** Detailed information, including maps, specific scheduling and meticulously drawn walking routes.

It is important to note that for the sake of security and general order, it is extremely vital that everyone closely follow the guidelines and scheduling, as they have been closely coordinated with the police department.

\* \* \*

Most importantly, we all surely realize the merit and obligation of participating in the *Tahalucha*, about which the Rebbe once expressly said, "This matter is my own," and upon another occasion stated, "I envy all those who went [on the *Tahalucha*]." And a word to the wise will suffice.

We are assured, as the Rebbe once expressed: "Going to a distant location in order to assist Jews in rejoicing in the joy of the Festivals of Joy, acts to hasten the day when 'His feet shall stand on that day on the Mount of Olives.'" Moreover, by bolstering the element of *Tahalucha*, we will most assuredly speedily merit the true and complete redemption, actually "now."

Tahalucha Office of the Lubavitch Youth Organization Erev Chag Hapesach, 5774